بيني مِللهُ الرَّحْمَٰ الرَّحِينِمِ

# الدّرس الأول - التّزكية للمصلحين

(أهميّة ومركزيّة وتأثير التّزكية في طريق المصلح)

من الّذي يفقه عن الله خطابه؟ هو الّذي يدرك المركزيّات والأولويّات وترتيبها ثم يتعامل مع الإسلام في ضوء أولويّات الشّريعة.

"يا أبا المُنْذِرِ، أتَدْرِي أيُّ آيَةٍ مِن كِتابِ اللهِ معكَ أعْظَمُ؟ قالَ: قُلتُ: اللَّهُ ورَسولُهُ أعْلَمُ. قالَ: يا أبا المُنْذِرِ أتدْرِي أيُّ آيَةٍ مِن كِتابِ اللهِ معكَ أعْظَمُ؟ قالَ: قُلتُ: اللهِ وقالَ: واللهِ لِهَنْذِكَ العِلْمُ أبا المُنْذِرِ" صحيح بخاري

#### مركزيّة التّزكية من 4 جهات:

التَّزكية: تخلية [أي تخلي عن الشوائب التي تلحق بالنفس] وتحلية [النَّماء والزِّبادة بالخشوع].

### → مركزيّة التّزكية في القرآن -

- وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا ﴿١﴾ وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا ﴿٢﴾ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا ﴿٣﴾ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا ﴿٤﴾ وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا ﴿٥﴾
   وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا ﴿٢﴾ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا ﴿٧﴾ فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴿٨﴾ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا
  - 2. وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِنًا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَٰئِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْعُلَىٰ ﴿٧٥﴾ جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَٰلِكَ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَى
    - 3. وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى ﴿٤٠﴾ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُأْوَى. (من أعمال التّزكية).

أحيانًا ليس بنص صريح نعرف أن أمرًا معيّنًا هو من الأمور الأولويّة في القرآن، بل من كثرة التكرار. والتّزكية تُذكر بنصوص صريحة في القرآن وتُكرّر كثيرًا.

#### → مركزيّة التّزكية في حياة النبي ﷺ -

اختصر الله حياة النبي ﷺ ووظائفه في 3 عنوانين، فقال؛

- 1. لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿١٦٤﴾
  - 2. كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولًا مِّنكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ
     (١٥١)
  - 3. حدیث " والله ما أخاف علیكم أن تشركوا بعدي، ولكن أخاف علیكم أن تنافسوا فها فهلكوا كما هلك من كان قبلكم"

إذا قسّمنا حياة النّبي ﷺ، فسنقسّمها لقسمين؛ 10 سنوات في المدينة و13 في مكّة. وكانت أحداث المدينة [الفعليّة] أكثر من أحداث مكّة. لكنّ أعوام مكّة تكللت بتزكية أصحابه وتربيتهم علها وبخطاب المشركين ودعوتهم.

→ مركزيّة التّزكية من جهة آثارها-

كيف نعرف أن قضية ما مركزية؟

- 1. نص صریح.
- 2. كثرة تكرار النص الّذي يدل علها.
  - 3. كثرة آثارها الحسنة.
- 4. كثرة الآثار السيّئة المترتبة على تركها.
- ✓ الآثار الحسنة للتزكية من الناحية الذاتية:
- 1) الصبر على المصاعب.
- 2) أن تهون على الشخص مصائب الدّنيا.
  - 3) تبعد عن الإنسان أمراض القلوب.

عن أنس بن مالك - قال: مرَّ النبي ﷺ بامرأة تبكي عند قبر، فقال: "اتقي الله واصبري!"، قالت: إليك عني، فإنك لم تُصب بمصيبتي! ولم تعرفُه، فقيل لها: إنه النبي ﷺ فأتت باب النبي ﷺ فلم تجد عنده بوابين! فقالت: لم أعْرِفُكَ! فقال: "إنما الصبر عند الصدمة الأولى".

- ✓ الآثار الحسنة للتّزكية من الناحية الإصلاحية:
- تدفع الإنسان أن ينسب الفضل لله.
- 2) الثّبات [اليقين هو السبب الرئيسي للثبات].

أثر اليقين يكمن في الثّبات عند الأزمات في طريق الإصلاح

- ✓ الآثار السّيئة عند التّخلّف عن التّزكية:
- عدم الصبر عند المصائب.
- 2) فساد العلاقات الاجتماعية.

أبرز الصّور الّتي تحدث من ضعف التّزكية في السّياق الإصلاحي:

- الحسد [شعور طبيعي لكنّه مُحرّم].
  - التّنازع والتّفرقة.
  - انحراف البوصلة.

## الدّرس الثّاني - التّزكية للمصلحين

(معالم التّزكية)

### معالم التّزكية (لا تتم التّزكية إلا بدمج المعلمين):

القضايا الكاشفة للتّزكية أو حدود التّزكية.

الشاطبي عن مقاصد الشّريعة في كتاب الموافقات:

" المقصد الأعظم من وضع الشّريعة هو إخراج المُكلّف من داعية هواه حتى يكون عبدًا لله اختيارًا كما هو عبدًا له اضطرارًا"

- المعلم الأوّل التّخلّى والتّطهير والإزالة.
- 1. مخالفة النّفس عن الهوى [وَمَا أُبَرَئُ نَفْسِي ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴿٥٣﴾]
- 2. تنقية القلب من أمراضه [وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ وَالْكَافِرُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلاً ﴿٣٦﴾] أمراض قلبية تحت عنوان الشّهوات (حب شهوات الدّنيا) والشُّبهات (الشك/ النّفاق/ التعلّق بغير الله).
- 3. التّخلّص من المثقلات التي تأخّر الإنسان عن العمل [قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ﴿١﴾ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ
   خَاشِعُونَ ﴿٢﴾] وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴿٣﴾]

حديث - قَالَ: " إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَنْهَانَا عَنْ كَثِيرٍ مِنَ الإِزْفَاهِ "

- المعلم الثاني الزّيادة والنّماء والتّحلية.
  - 1. أعمال الجوارح
- ا. ترك كَانُوا لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُّنكر فَعَلُوهُ وَلَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴿٢٩﴾
- اا. غض البصر: قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ۚ ذَٰلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴿٣٠﴾
  - الصّلاة إنّ الصّلاة أننهن عن الْفَحْشَاء وَالْمُنكر ﴿٤٥﴾

إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ - من ينق الله في العمل فيتقبّل الله عمله. لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بالْمُنَ وَالْأَذَىٰ – تطبل الصدقة لكن لا تبطل الصّلاة.

- 2. أعمال القلوب فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ ﴿١٢٣﴾:
- ا. عبادة [إيَّاكَ نَعْبُدُ] الإخلاص.
- الاستعانة [وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ] التوكّل والتفويض.

إيّاك نعبد تطرد الرّباء وإيّاك نستعين تطرد العجب

## الدّرس الثّالث - التّزكية للمصلحين

(وسائل تحقيق التّزكية)

## التزكية رزقٌ من الله؛ {وَلَوْلَا فَصْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَٰكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ}

#### كيف يقوم الإنسان بعمليّة التّزكية؟

- 1. وسائل شاملة/عامة للتزكية.
  - 2. وسائل في التخلية.
  - 3. وسائل في التحلية.

## علينا أن نربط أولًا بين وسائل التّزكية والتّزكية ذاتها.

- 1) وسائل شاملة/عامة للتزكية.
- دوام استحضار حقائق الإسلام التي لا يصح الإسلام إلّا بها؛
  - الله هو الإله الحق.
    - الآخرة حق.
  - وجود الجنة والنار.

الطرق التي توصل الإنسان إلى الله ليست طُرق معقدة، فلا نحتاج إلى دراسة علوم الفلسفة ولا إلى ختم العلوم الشرعية لكي نصل إلى مقامات التزكية، بل الذي يوصل الإنسان إلى أعلى المقامات هي درجة من عملٍ، هذا العمل أصله هو الذي يُدخل الإنسان في أول المقامات، لكنّ الفرق في درجة الاستحضار ودوام اليقن والتصديق بهذا المعنى والعمل. مثال على ذلك؛

سحرة فرعون في اللحظة التي آمنوا في الهُدِّدوا بالقتل والصلب فقالوا كلامًا لا يقوله إلا إنسانًا قد بلغ مراتب عالية من التزكية، قال تعالى: ﴿ وَالَّذِي فَطَرَنا فَاقض ما أَنتَ قاض إِنَّما تَقضي هذِهِ الحَياةَ الدُّنيا ﴾ ﴿ قالوا لا ضَيرَ إِنّا إلى رَبّنا مُنقَلِبونَ ﴾

إذًا فالقضية ليست في طول زمن الإيمان، بل هي مقدار انكشاف الحقائق الكبرى للقلب ودرجة تصديقه بهذه الحقائق ودرجة استحضاره لها.

# الاستحضار غالبًا يكون رزقًا من الله

عن النبي ﷺ قال: «إن أهل الجنة ليَتَراءَوْنَ أهل الغرف من فوقهم كما تَراءَوْنَ الكوكب الدري الغابر في الأفق من المشرق أو المغرب لِتفَاضُلِ ما بينهم» قالوا: يا رسول الله؛ تلك منازل الأنبياء لا يبلغها غيرهم قال: «بلى والذي نفسي بيده، رجال آمنوا بالله وصدقوا المرسلين».

أهل الجنّى كلهم آمنوا بالله وصدّقوا المرسلين لكن الفرق فيما بيهم يكمن في درجة الإيمان والتصديق. أبو بكر الصّدّيق تميّز بدرجة تصديقه للنبي ﷺ.

كلّما ضمر في قلب الإنسان التّصديق والاستحضار تراه قد يكون كافرًا في أفعاله.

## ~لا إله إلّا الله ~ هي سبب الدخول في الإسلام وهي نفسها الّتي تُرقّي الإنسان لأعلى مر اكزومر اتب التّزكية.

#### العلم بالله سبحانه وتعالى:

العلم هذا هو أشرف العلوم.

- أعظم آية في القرآن هي آية الكرسي.
- أعظم سورة في القرآن هي الفاتحة.
  - ثلث القرآن هي سورة الإخلاص.

العلاقة بين العلم بالله والتَّركية هي من بوابة الوسيلة الأولى؛ فاستحضار الحقائق إن كان تفصيليًا فهو أعظم من الاستحضار الإجمالي، وأعظم تفصيل يمكن أن يؤثر في خانة الحقائق هو الاستحضار التفصيلي المتعلق بالله واسمائه وصفاته {إنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ}.

#### ■ إدراك مركزية العمل في الإسلام وبذل الوسع فيه:

دين الإسلام هو دين عملي وليس دين نظري.

التَّزكية في شواهد السّيرة النّبويّة؛

- النبي زكّي أصحابه بتربتهم على أن العمل هو الأساس والمبدأ وأن هذا الدين دينُ عملٍ صالح.
  - كان الحبل الواصل بين النبي ه وأصحابه هو حبل كثرة العمل وليس حبل كثرة الأسئلة.

{سَمِعَ رَسولَ اللهِ يقولُ: ما نَهَيْتُكُمْ عنْه فَاجْتَنِبُوهُ، وَما أَمَرْتُكُمْ به فَافْعَلُوا منه ما اسْتَطَعْتُمْ، فإنَّما أَهْلَكَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ، كَثْرَةُ مَسَائِلِهِمْ، وَاخْتِلَافُهُمْ علَى أَنْبِيَاعُمْ،} وَاخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْبِيَاعُهمْ}

#### 2) وسائل في التّخلية:

▼ تربیة النّفس على مخالفة الهوى [حتى لو لم یكن الهوى مُحرّم]، أن تعوّد نفسك على كلمة لا.

عن أبي هريرة أن رجلاً قال للنبي رضي أوصني قال: لا تغضب فردد مراراً، قال: لا تغضب.

قال العلماء أن "لا تغضب" لها معنيين؛

- 1. اجتنب الأسباب التي قد تؤدي بك إلى الغضب.
- 2. اجتنب الآثار السيّئة التي قد تنتج عنك إذا غضبت.

# عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: ليس الشديد بالصُّرَعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب

دوام التوبة وتجديدها ولزوم الاستغفار

{ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَٰكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَن يَشَاءُ}

أعظم الموانع والعوائق الحائلة بينك وبين رزق التّركية هي تراكم الذنوب والمعاصي، ومن أعظم الوسائل التي تعين على التركية هي التوبة والاستغفار.

نحن نستغفر الله لعدة أسباب؛

- 1. لطلب الرزق
- 2. لطلب الولد
- 3. استغفار عن الذنب
- 4. استغفار عن النقص والضعف البشري الدائم واثبات كمال الله سبحانه.

■ المجاهدة

تأتى المجاهدة بعد تربية النفس.

- المجاهدة في التّخلّص من إتّباع الهوى.
- المجاهدة في التّحلية [الأعمال الصّالحة].

## وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَهُدِيَةًهُمْ سُبُلَنَا ۚ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ

■ التّوكّل - استعانة

درجات التّوكّل؛

- التوكّل على الله في نصرة الدين.
  - التّوكّل على الله في الهداية.
- التوكّل على الله في جلب منفعة خاصة.

#### 3) وسائل في التحلية:

العناية التامة بأعمال القلوب اهتمامًا وعملًا.

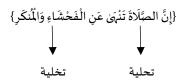
حقيقة التَّزكية تكون في القلب

عن أبي هربرة قال: قال رسول الله ﷺ "لا تَحاسَدوا، ولا تَناجَشوا، ولا تَباغَضوا، ولا تَدابَروا، ولا يَبِعْ بعضُكم على بيع بعض، وكُونوا عبادَ اللهِ إخوانًا، المسلم أخو المسلم: لا يَظلِمُه ولا يَحقِرُه، ولا يخذُلُه، التقوى ها هنا - ويشير إلى صدره ثلاث مرات —"

الدّعاء

" اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليُّها ومولاها "

الصّلاة



لماذا كانت الصِّلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر؟ (ما أعطانا جواب)

التصنيف الأساسي للصلاة هي كعمل بدني (فيها أعمال قلبيّة).

﴿ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ } ثمرة ذكر الله أكبر من ثمرة النَّهي.

→ التّفكّر

بعد الإقرار بوجود الله نعترف أن ربنا لم يخلق هذا باطلًا والوسيلة لذلك هي التّفكر.

{الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهمْ وَبَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ}

← الذّكر

{لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِّن كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا} الرسول أسوة للذاكرين

قيل عن المنافقين {وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلً}.

## الدّرس الرّ ابع - التّزكية للمصلحين

(عوائق التّزكية من حيث مصادرها)

#### سنتحدث عن عوائق التّزكية في محورين؛

- 1. عوائق التّزكية من حيث مصادرها.
- 2. عوائق التّزكية من حيث مضامينها وحلولها.
  - → عو ائق التّزكية من حيث مصادرها:
    - 1. النفس

﴿ وَأَمَّا مَن خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ الهَوى ﴾، هذه الآية أهم آية قرآنية فيما يتعلق بالنفس تحت دائرة التزكية، وهي تُثبت أن النفس لها أمرٌ ونهي، وتثبت أنك يمكنك أن تتحكم بهذا الأمر والنهي، وأن من أهم وسائل هذا التحكم هي خوف مقام الله سبحانه وتعالى. {قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا}

#### 2. الشيطان

الله سبحانه وتعالى يذكر مركزبة العداوة بين الانسان والشيطان؛

﴿إِنَّ الشَّيطانَ لَكُم عَدُوٌّ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّما يَدعو حِزبَهُ لِيكونوا مِن أَصحابِ السَّعير ﴾

﴿ أَلَم أَعهَد إِلَيكُم يا بَني آدَمَ أَن لا تَعبُدُوا الشَّيطانَ إِنَّهُ لَكُم عَدُوٌّ مُبينٌ ﴾

﴿ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرَّتَتَهُ أَولِياءَ مِن دوني وَهُم لَكُم عَدُوٌّ بِنُسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴾.

وسائل الشيطان في الإغواء والوسوسة؛

- وسوسة الشيطان العقدية.
  - وساوس الطّهارة والصّلاة.

ذهب الصحابة إلى رسول الله ﷺ فقالوا له: "إننا لنجد في أنفسنا ما أن يخرّ أحدنا من السماء أحبّ إليه من أن يتحدث به" أي من عِظَم الوساوس والخواطر لا يستطيع أحدٌ منهم أن يذكرها، فقال لهم النبي العظيم ﷺ: "وقد وجدتموه؟"، قالوا: "نعم"، قال ﷺ: "ذاك صريح الإيمان" [ورود هذه الوساوس عليكم وكراهيتكم لها ودفعكم لها = هذا صريح الإيمان].

#### 3. البيئة المحيطة - عائق نسبى

﴿وَيَومَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيهِ يَقُولُ يَا لَيَتَنِي اتَّخَذتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ۞ يا وَيلَتى لَيتَنِي لَمَ أَتَّخِذ فُلانًا خَليلًا ۞ لَقَد أَضَلَّنِي عَنِ الذِّكرِ بَعدَ إِذ جاءَني وَكانَ الشَّيطانُ لِلإِنسانِ خَذولًا ﴾

تُبيّن هذه الآيات؛ أثر صديق السوء وبيان علاقة الشيطان بالبيئة كمصدر عائق.

من أهم وسائل الضمانات في هذا العائق هو ضرورة إيجاد بيئة للمُصلح تكون مُعينةً له على تجاوز تحديات نفس البيئة.

#### 4. الأعداء – عائق نسبي

دور الأعداء غالبًا هو محاربة الحق وهذا يزيد التزكية ولا ينقصها، وقد تظهر حقائق من الإيمان لا تظهر إلا بالصراع بين الحق والباطل. أحيانًا يكون دور الأعداء هو الحيلولة بين المسلم والاستقامة على الإسلام.

﴿ وَقالَت طائِفَةٌ مِن أَهلِ الكِتابِ آمِنوا بِالَّذِي أُنزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنوا وَجهَ النَّهارِ وَاكفُروا آخِرَهُ لَعَلَّهُم يَرجِعونَ ﴾

﴿يَبغونَكُمُ الفِتنَةَ وَفيكُم سَمّاعونَ لَهُم ﴾.

#### → عوائق التّزكية من حيث مضاميها:

مضامين عوائق التزكية الصّادرة عن المصادر الأربعة - خارطة الشُّبهات:

- 1. شبهات، ومنها؛
- نفسيّة الهشاشة النفسية، أي سؤال الجدوى والثّمرة.
- فكرية عقدية لإلحاد والتشكيك في السنة وسلطة الثقافة الغالبة وشبهات الغلو والزيادة.
- منهجية سؤال الجدوى والأمل من العمل وطلب العلم وقلق الوجهة الناتج غالبًا عن الفوضى في الأطروحات.
  - 2. شهوات؛
  - قلبية أمراض القلوب وحب الجاه والتصدر والتنازع والحسد.
    - جسديّة.

# الدّرس الخامس - التّزكية للمصلحين

(عوائق التّزكية من حيث مضامينها وحلوها)

أهم ما يُمكن أن يُطرح اليوم هو باب الوقاية أكثر من باب المعالجة.

#### وسائل الوقاية؛

- اغلاق ملف دلائل أصول الإسلام
- العناية بالثوابت الشرعية معرفيًا مثل حجّية السنة.
- الانتهاء من بناء مرحلتين أو ثلاثة من العلوم الشرعية، هناك أربعة مراحل: التأصيل والبناء والتمكين والتّخصص.
- بناء أبجديات التّعامل مع الإشكالات الفكرية مثل أصول الخطأ في الشبهات الفكرية وكيف ينقد الانسان الأفكار الخاطئة.

### → عوائق التّزكية من حيث مضامينها:

## 1) الشُّبهات النّفسيّة - أبجديات متعلّقة بمسألة الجدوى والثمرة:

طرح سؤال الجدوى والثّمرة ليس مشكلة، بل المشكلة هي عندما يكون هذا السؤال عائقًا عن العمل لعدم وضوح إجابته.

✓ وضوح تعريف الثمرة [النصر] بالنسبة لكل فرد مسلم.

من هذه الأبجديات أنك مُطالب في الاسلام من حيث التكليف بالعمل، والنتيجة والثمرة على الله.

نوح عليه السلام لبث يدعوا قومه ألف سنة إلا خمسين عامًا ثم قال الله عنه: ﴿وَمَن آمَنَ وَما آمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَليلٌ ﴾.

✓ إعادة موضعة مركزية الابتلاء في فهم المسلم.

﴿ حَتَّى إِذَا استَيأَسَ الرُّسُلُ وَظَنَوا أَنَّهُم قَد كُذِبوا جاءَهُم نَصرُنا فَنُجَّى مَن نَشاءُ وَلا يُرَدُّ بَأَسُنا عَن القَوم المُجرمينَ ﴾

﴿ أَم حَسِبتُم أَن تَدخُلُوا الجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِن قَبلِكُم مَسَّتُهُمُ البَأساءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلزِلوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنوا مَعَهُ مَتَى نَصِرُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصِرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾.

لا يوجد ثمرة بدون عمل، لكن العمل لا يتوقف على اشتراط وجود الثمرة.

أعظم ثمرة تتحقق بتفعيل النقطتين السابقتين - ابتغاء وجه الله تعالى بالعمل.

◄ معرفة خارطة المشكلات وتارىخها.

عدم اختزال الواقع بنظرة تسطيحيّة الّتي بدورها ستؤدي إلى قراءة غير صحيحة للحلول.

#### حفظ القرآن والعلوم الشّرعية - وسيلة وليست غاية.

## الدّرس السّادس - التّزكية للمصلحين

(عوائق التّزكية من حيث مضامينها وحلوها)

#### → عوائق التّزكية من حيث مضامينها:

- 2) <u>الشّهوات:</u>
- ا قلبيّة أمراض القلوب وحب الجاه والتصدّر والتنازع والحسد.
  - ◄ جسدية الشهوات المتعلقة بالجنس الآخر.

تنقسم أمراض القلوب [الشّهوات القلبيّة] لقسمين؛

أ مراض القلوب من جهة الشُّهات:

﴿ فِي قُلوبِهِم مَرَضٌ فَزادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُم عَذابٌ أَليمٌ بِما كانوا يَكذِبونَ ﴾

﴿ أَم حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُخرِجَ اللَّهُ أَضِعَانَهُم ﴾

أمراض القلوب من جهة الشَّهوات:

﴿ فَلا تَحْضَعِنَ بِالقَولِ فَيَطمَعَ الَّذِي فِي قَلبِهِ مَرَضٌ ﴾

### الشّهوات القلبية هي المولّد الرئيسي للشهوات الجّسديّة.

#### ✓ معالم هذه الشّهوات:

- كثير من المشكلات والتحديات التي تحصل للمصلحين وبين المصلحين تأخذ عناوين ظاهرة (كمنهجية وفكرية) لكن عناوينها
   الحقيقية تكون عناوين داخلية قلبية من الحسد والكبر المُتمثّل في رد الحق.
  - "ثلاثية المعرفة"؛ معرفة الرب والنفس والخلق وهي سبيلٌ للوقاية من الشهوات القلبية.
    - دوام التزكية من أعظم المعينات على الشهوات القلبية والجسدية.
- عدم إسقاط النفس عند الخطأ ﴿إِنَّ الحَسَناتِ يُدْهِبنَ السَّيِّنَاتِ ذلِكَ ذِكرى لِلذَّاكِرِينَ ﴾ إسقاط النفس وإبعادها عن طريق الإصلاح هو من حيل الشيطان، فإذا زلّ الإنسان فليكن ذلك دافعًا له لمزيد من العمل وليس التوقّف عن العمل.
  - دوام الاستغفار والتوبة.

قال ﷺ: "إن عبدًا أذنب ذنبًا فقال: ربِّ أذنبت فاغفر لي، فقال ﷺ: علم عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به، غفرت لعبدي. ثم أذنب، فقال: رب أذنبت فاغفر لي، فقال ﷺ: علم عبدي أن له ربًّا يغفر الذنب ويأخذ به، غفرت لعبدي. وفي الثالثة قال ﷺ: فليعمل ما شاء"

# سيغفر الله لك ما دمت تستغفر وتتوب، بشرط صلاح نية الصلاح عند الانسان وقت التّوبة.

#### → مؤشرات التزكية، وعلامات صحّتها:

- أ. دوام استحضار مراقبة الله وتذكّر الدار الآخرة، والغفلة عكس ذلك.
- 2. التقوى ومحاذرة الذنوب وخاصةً في الخلوات وعند معارضة الهوى فيما في نفسك إليه داع.
- 3. تعظيم شعائر الله وأمره ونهيه والخوف من مخالفة أمره ﴿إِنَّمَا الْمُؤمِنونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَت قُلوبُهُم ﴾
- 4. نسبة النعم لله وخاصةً وقت الصعود والإنجاز، وخاصةً عندما يكون ذلك من داخلك وليس بالعبارات المعروفة فقط.

5. قبول الحق والانقياد له وعدم ردّه، والكبر عكس ذلك.

"عن النبي رضي الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر".

هناك نفوس بشرية، وهذه النفوس لها مداخل ومخارج، وهناك أدب النصيحة، فليس كل عدم قبول للنصيحة يعتبر ضعفًا للتزكية، فقد تكون المشكلة عند الناصح وطريقته في النصح، وقد يكون المنصوح غير مُخطئ أصلًا.

- المحاذرة والخوف من فقدان نعمة الهداية ودوام الشكر لله على هذه النعمة.
- 7. القدرة على الانتصار والتغلّب على النفس ومنعها في المواطن التي تأمر فيها بخلاف ما أمر الله.
  - عن المرء لأخيه المسلم ما يُحبّه لنفسه، أو على الأقل عدم كره نعمة الله عليه.
     عن النبي ﷺ: لا يؤمن أحدكم حتى يحبّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه".
  - 9. كون معالم السياق التزكوي الذي تعمل فيه مستمدّة من معالم المدرسة النبوية.
    - 10. الشعور بلذّة الطاعة والعبادة وحلاوة الإيمان.

هذا الشعور يرتفع بارتفاع صور التعبد وخاصة التعبد القلبي، وهذا يتطلب شيء من المجاهدة والصبر.

لا يتعارض مع التزكية أن يُخطأ الإنسان أو أن يزل.

### العلم بين المنهجية والفوضوية

### موجب الاهتمام هو كثرة الفوضي الَّتي من اسبابها - كثرة وسهولة وسائل تحصيل المعرفة وإتاحة المنابر للجميع.

#### → معالم الحياة الفوضويّة:

- كثرة التّنقّل بين الكتب والبرامج دون إتمام أي خطة معرفية.
  - عدم الوصول إلى التّمكّن في أي مجال من مجالات العلم.
    - دوام الفتور وسرعة الانقطاع وخمود العزيمة.
- ألّا يزبده العلم والمعرفة والقراءة إلا شتاتًا وشبهاتًا وأسئلة دون حل.
  - كثرة التّقلب الفكري.

#### → المخاطر التي تترتب على هذه المظاهر:

- الوقوع في حالة الوهم المعرفي وهذا يقود إلى التَّعالُم وقد يقود إلى حفرة من حفر النار {وَأَن تُشْرِكُواْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطُنَا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ} {وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَٰذَا حَلَٰلٌ وَهَٰذَا حَرَامٌ لِّتَفْتَرُواْ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ اِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ}
  يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ}
  - ا ضياع الأزمان والأعمار.
  - السقوط في الفجوات المعرفية.
    - الفتور والنّفور.
  - القابليّة للتّأثر بالشّبهات والإشكالات.
    - الفهم الخاطئ للعلم.
    - عدم احترام العلم وأهله.
  - تغذية حالة الضعف العامة للأمة الإسلامية.

#### → أسباب الفوضى المعرفية:

غياب الأهداف التي يعيش لأجلها الإنسان والتي يعرف العلم بناءً عليها، أي غياب معنى أن العلم وسيلة وأن الغاية هي التّعبّد لله،
 واستصلاح الحال، النفس والغير.

قال الشاطبي في الموافقات: " كل علم شرعي، فطلب الشارع له إنّما يكون من حيث هو وسيلة إلى التّعبّد به الى الله تعالى".

# كَانَ الرسول ﷺ يَقُولُ؛ " اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لاَ يَنْفَعُ" - العلم الّذي لا ينفع هو نافعٌ عند أصحابه برؤيتهم.

- غياب المنهجيّة، أي غياب:
- البدء بصغار العلم قبل كباره.
- ذكر الإمام البخاري في صحيحة كتاب العلم "العالم الرّباني هو الذي يعلّم الناس صغار العلم قبل كباره".
  - التّأنّي في الانتقال بخطوات العلم وعدم استعجال الثّمرات.

- الإشراف العلمي والتوجيه.
- قال الطّبري: "فالرّبانيون هم عماد الناس في الفقه والعلم وأمور الدين والدنيا، «وهم فوق الأحبار» لأن الأحبار هم العلماء. والرباني هو الجامع إلى العلم والفقه البصر بالسياسة والتدبير والقيام بأمور الرعية، وما يصلحهم في دنياهم ودينهم".
  - ضبط القواعد الكُليّة وفهم أصول العلم وضم الجزئيّات إلى الكُليّات وضم المتشابهات إلى المحكمات.
     أي؛ أن يدخل إلى العلم وهو ينظر إلى الكتل الكبرى المنظّمة له، فيُفرّق بين المحكم الّذي يُضم إليه المتشابه وأن يعتني بالتأصيل وألّا يتعامل مع كل المعلومات بنفس المستوى.
  - قال ابن تيمية: "لابد ان يكون مع الانسان أصول كليه ترد اليها الجزئيات ليتكلم بعلم وعدل، ثم يعرف الجزئيات كيف وقعت، والله فيبقى في كذب وجهل في الجزئيات وجهل وظلم في الكليات فيتولد فساد عظيم".
    - ترك شواذ الأقوال، والتّمسك بالإجماع المعتمد والمشهور.
    - ضعف العزيمة وعدك الاستمرار في موجبات تحقيق البناء المنهجي.
      - تتبّع الإشكالات والشُّبهات وشواذ العلم.

### → قواعد واجب اتباعها لتحقيق العلم المنهجي:

- تحديد الأهداف الّي يعيش المرء لتحقيقها.
- البدء بالتّأصيل الشرعى وبناء القاعدة الأولى الأساسيّة.
- البصيرة في اختيار الخطّة العلميّة والعزيمة في الثبات على تحقيقها. نختار الخطة بإشراف وتوجيه من مربّي مختص، يجب أن يكون المربّي جامع بين العلم المحض وبين التّزكية {لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُواْ عَلَهُمْ ءَايُتِهِ وَيُزَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِتَٰبَ وَٱلْحِكْمَةَ}.
  - دوام الاستهداء بالله سبحانه والعون منه.

قال ابن تيمية: "لكن جماع الخير أن يستعين بالله -سبحانه- في تلقي العلم الموروث عن النبي هي، فإنه هو الذي يستحق أن يسمى علماً، وما سواه إما أن يكون علماً فلا يكون نافعًا، وإما ألّا يكون علماً وإن سمي به، ولئن كان علمًا نافعًا فلا بد أن يكون من ميراث محمد ه".

#### قال الرسول ﷺ: "يا عبادي! كلكم ضال إلا من هديته فاستهدوني أهدكم"

ألّا يفصل الإنسان العلم عن معنى العبودية لله.

#### دليل طالب العلم

(الاهتداء بالقرآن وحديث رسول الله ﷺ في طلب العلم)

{الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ}

~ العلم الشّرعي هو طلب ما عند الله على هدى من الله، وما سوى ذلك هو زبنة حياة الدّنيا ~

في صحيح مسلم عن محمد بن سيرين قال: "إن هذا العلم دين، فانظروا عمن تأخذون دينكم"

"من تعلم القرآن عظمت قيمته، ومن تكلم في الفقه نما قدره، ومن كتب في الحديث قويت حجته، ومن نظر في اللغة رق طبعه، ومن نظر في الحساب جزل رأيه، ومن لم يصن نفسه لم ينفعه علمه" - الشّافعي.

#### → ماذا يحتاج طالب العلم في هذا الشأن؟

- أن يتعلّم قيمة ما يطلب، لأنه لن يصبر على محن هذا الطريق إلّا بقدر ما يعلم قيمة ما يطلب.
   {وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بأَمْرِنَا لمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بآيَاتِنَا يُوقِنُونَ}
  - أن يتعلم من أين يُأخذ العلم.
  - أن يتعلم النيّات والمقاصد في طلب العلم.
  - أن يتعلّم الخلق الّذي يرضاه الله سبحانه لطالب العلم (إضافة على أخلاق المسلم العامة).
    - أن يتعلم حسن تصور علوم الشريعة.
      - → من أين نعرف احتياجات طالب العلم؟
        - كتاب الله.
        - سنة النبي ﷺ.
        - صحيح البخاري ومسند الدّارمي.

#### كثير من الكتب الحديثة التي تتكلم عن آداب طالب العلم تذكر أمور مُحدثة ومُبتدعة، أي أنها؛

- 1. تُغفل لما جاء في القرآن والحديث عن العلم لا تعمل استقراءً.
  - 2. تُغفل أبواب عظيمة للأدلّة، أعظم مما ذكرت.
    - 3. تُغفل المصدر الأصلى للطالب.
      - → أعلى مرتبة في العلم؟

العلم بالله وبدين الإسلام {سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى}.

→ العلم ميثاق ومسؤولية ينبغي أن يعمل بها الإنسان:

{وَلَئِنْ أَتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعٍ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا خَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ}

[فَخَلَفَ مِن بَعْدِهِمْ خَلْفٌ وَرِثُوا الْكِتَابَ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَٰذَا الْأَذْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهمْ عَرَضٌ مِّثْلُهُ يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَٰذَا الْأَذْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِن يَأْتِهمْ عَرَضٌ مِّثْلُهُ يَأْخُذُوهُ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِمَ مِيثَاقُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ}

أي أن المطلوب من العلم هو الدار الآخرة ورضى الله وليس الدّنيا والمصالح الشّخصيّة.

{قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهمْ وَقْرٌ وَهُوَ عَلَيْهمْ عَمَّى}

قال ابن تيمية: "فمن نوّر الله قلبه هداه بما يبلغه من ذلك ومن أعماه لم تزده كثرة الكتب إلّا حيرة وضلالًا."

{أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ ۚ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الْأَلْبَابِ}

هل الفاصل بين العلماء [أولو الألباب] وغيرهم المعرفة فقط؟ لا.

صفات أولو الألباب هي؛

- الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ الْمِيثَاقَ
  - وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ
    - وَيَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ
    - وَيَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ
    - وَالَّذِينَ صَبَرُوا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِمْ
      - وأقامُوا الصَّلاة
    - وأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً
      - وَيَدْرَءُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِئَةَ
      - هذه آثار العلم الباطنة والظّاهرة.

عن أبي هريرة؛ قلتُ "يا رسولَ اللَّهِ من أسعدُ النَّاسِ بشفاعتِك يومَ القيامةِ؟" فقال النَّبيُّ ﷺ "لقد ظننتُ يا أبا هريرةَ أن لا يسألُني عن هذا الحديثِ أحدٌ أولى منكَ لما رأيتُ من حرصِك على الحديثِ، أسعدُ النَّاسِ بشفاعتي يومَ القيامةِ من قال لا إلهَ إلَّا اللَّهُ خالصًا من نفسِهِ"

المعلم لا يعطيك بقدر ما عنده، بل يعطيك بقدر حرصك أنت على العلم.

## كيف يرتّب طالب العلم يومه

#### → القدرات المهمة لطالب العلم:

- أن يكون لديه أهداف واضحة [كلّما قلّت الأهداف وعلَت، كلمّا وضحت أكثر].
  - أن تتحوّل الأهداف لأعمال.
    - أن يحدد وقته:
  - أن تحرص على كل ما تحفظ به وقتك.
  - أن تخرج من يومك كل ما يمكن أن يأخذ وقتك:

### هنالك 5 أمور تضيّع وقت الإنسان؛

- 1. التّكلّف يهتم بأن يعلم الناس عنه أنه مجتهد.
- التكثُّر {أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ} بأن يُكثر الإنسان بالتزاماته، حتى في البرامج العلميّة.
  - 3. الجدال والمراء أن تناقش شخصًا من غير فائدة.
  - 4. تعقيد الحياة أن تفتح على نفسك أبوابًا تستنزف وقتك وجهدك.
    - 5. الانغماس في المباحات.
      - أن ينظم عادات يومه:

#### <u>هنالك 4 أنواع من العادات؛</u>

- 1. عادات سيّئة وجب التّخلّص منها.
  - 2. عادة تربد أن تدخلها إلى يومك.
- عادات تريد أن تثبتها المواظبة.
- قال رسول الله ﷺ "أحبَّ الأعمال إلى الله أدومُها وإن قلَّ"
  - 4. عادات تربد أن تطوّر بها نفسك.

#### → مجموعة نصائح في الكلام عن الوقت:

- اليوم طويل املاً وقتك الفارغ بطلب العلم {وَهُمْ يَصْطَرخُونَ فِيهَا رَبِّنَا أَخْرجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ}
  - ربط الأعمال الواضحة بأوقات محددة.
    - الوقت يكون بركة إن؛
  - يصرف الله سبحانه عنك ما يضيع وقتك.
  - هديتك الله سبحانه لخير العمل في الوقت.
    - ينفعك الله سبحانه بما تعلمت.
  - لا تتعامل مع البرنامج اليومي كأنه أمر مستحب، بل تعامل معه كأنه واجب.

■ الوقت هو اليوم، فعود نفسك على استغلال كل ثانية في يومك.

## يمكن أن نقسّم اليوم لقسمين؛

- الوقت الخالص أى الوقت الطوبل [الوقت ما بين الصلوات].
  - الوقت الضائع [المواصلات مثلًا].
- اجعل الأعمال مؤقتة بوقت وليس بحد أى أربط العمل بوقت وليس بقدر.

[مثلا؛ إذا أردت حفظ سورة محددة فرتّب يومك حسب وقت -أربد أن أقرأ لنصف ساعة- وليس بقدر -أربد أحفظ من آية كذا لآية كذا-]

- فيّئ الجو والمكان بطريقة مناسبة لطلب العلم.
- احذر من لصوص الوقت [الأخبار وما شابهها].
- احذر من سرعة الملل، إذا فُتِح لك بابًا من الخير فالزمه.
- لا تُضيّع قُبَيل الفجر {أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ اللَّيْلِ سَاجِدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْأَخِرةَ وَبَرْجُو رَحْمَةَ رَبّهِ}.
  - استثمر علمك مع الناس وحدّث به.

→ هناك عدة أسئلة مهمة لطالب العلم؛

- من من الّذي سيقوم بالعمل؟ [اعرف نفسك وقدراتك، واطلب المساعدة إن احتجت واقبلها من صاحبها].
  - ا ماذا ماذا سأفعل بهذا الوقت؟ [برنامج واضح].
  - متى متى سأقوم بالعمل؟ [خصص الوقت الّذي تكون فيه بكامل نشاطك للأمور الّتي تلزم التّركيز].
    - أين أين المكان الّذي سأقوم فيه بالعمل؟
    - كيف كيف سأقوم بالعمل؟ [كلّما كثرت الحواس في المذاكرة كلّما كان هناك دافعًا للملل].

17